
РОЛЬ КОНФУЦИАНСТВА И БУДДИЗМА В МАССОВОЙ КУЛЬТУРЕ: 

ГЛОБАЛЬНОЕ ВЛИЯНИЕ ВОСТОКА 

 

Беловол Диана Евгеньевна 

студент, Владивостокский государственный университет, 

Россия, г. Владивосток 

Котляр Надежда Васильевна 

научный руководитель, канд. истор. наук, доцент 

Владивостокский государственный университет, 

Россия, г. Владивосток 

 

 

Синтез культур в гуманитарных науках понимается как сложный и 

многоуровневый процесс взаимопроникновения, переосмысления и адаптации 

элементов различных культурных традиций, в результате которого формируются 

новые гибридные смыслы, образы и практики, не сводимые напрямую ни к одной 

из исходных культур. В этом процессе конфуцианство и буддизм выступают не 

как замкнутые религиозно-философские системы, а как универсальные 

источники этических, антропологических и онтологических идей, которые 

переосмысляются в секулярном и художественном пространстве современной 

культуры, приобретая новые формы и значения. 

Одним из первых исследователей, обративший внимание на 

распространение восточных философских традиций за пределами Азии, стал 

Арджун Аппадураи. Он выделяет пять основных измерений таких потоков, или 

сфер: этносферы (потоки людей), техносферы (потоки технологий), 

финансосферы (потоки капитала), медиасферы (потоки образов и информации) 

и идеосферы (потоки идеологий и ценностей). Именно в контексте идеосферы и 

медиасферы происходит глобальная циркуляция философских комплексов, 

таких как буддизм и конфуцианство [1]. 

Американского исследователь Чарльз Пребиш выделяет два ключевых 

вектора его развития: «буддизм наследия», практикуемый азиатскими 

диаспорами и сохраняющий этнические и ритуальные особенности, и «буддизм 

обращенных», который он в более поздних работах, совместно с Мартином 

Бэйтоном, предпочитает называть «экспериментальным буддизмом». Именно 



этот второй вектор, согласно Пребишу, и составляет суть глобального буддизма 

как нового культурного феномена. Автор описывает его как активный, 

адаптивный и часто секулярный проект, в котором западные последователи не 

просто пассивно принимают азиатские традиции, но сознательно 

экспериментируют с доктринами и практиками. Ключевой чертой этого 

экспериментального буддизма, по Пребишу, является смещение фокуса с чисто 

религиозных или монашеских целей (таких как достижение нирваны) на цели 

психотерапевтические и социально-этические: личностный рост, осознанность, 

снижение стресса, экологическая и социальная справедливость [2].  

 Конфуцианство, в отличие от буддизма, долгое время оставалось в тени 

религиоведческих исследований, однако работы Ту Вэймина заложили основу 

для анализа «современного конфуцианства» как живой этической системы, 

способной интегрироваться в глобальный культурный дискурс. Китайско-

американский философ кардинально переосмыслил конфуцианскую традицию, 

заложив основу для её анализа в качестве живой, универсальной и диалогичной 

этической системы, релевантной для глобального мира. В противовес критикам, 

видевшим в конфуцианстве лишь архаичный свод ритуальных норм или 

идеологию авторитарных режимов, Ту Вэймин предложил рассматривать его как 

«гуманистический проект» непрерывного самопреобразования личности и 

общества [3]. 

Кинематограф является одним из наиболее репрезентативных и 

показательных пространств для анализа культурного синтеза, поскольку он 

объединяет визуальные образы, нарратив, философские идеи и массовое 

восприятие, превращая сложные мировоззренческие концепции в доступный и 

эмоционально насыщенный язык. Именно поэтому, как отмечает Ю. И. 

Шатурная в статье «Влияние культуры Древнего Китая на современный 

кинематограф», кино становится медиатором между восточной философией и 

западным зрителем, транслируя такие ключевые идеи конфуцианства и 

буддизма, как гармония человека и мира, нравственная ответственность, 

приоритет долга над личным желанием, взаимосвязанность всего сущего и 



цикличность бытия. Визуальная природа кино особенно органична для передачи 

восточного типа мышления, ориентированного, по словам Шатурной, на 

образность, интуицию и целостное восприятие реальности, что позволяет 

режиссёрам интегрировать философские смыслы через символы, пространство, 

ритм и поведение персонажей [4]. В то же время, как подчёркивают О. К. 

Михельсон и Н. С. Поляков в работе «Буддизм в западном кинематографе. 

Формирование образа и интерпретации», западное кино часто не воспроизводит 

буддизм или конфуцианство в их аутентичной форме, а создает обобщённый 

философский образ Востока, адаптированный под запросы массовой культуры и 

современные экзистенциальные проблемы. [5]. 

Современный западный кинематограф, активно исследующий темы 

технологической сингулярности и кризиса человеческой идентичности, все чаще 

обращается к философским системам Востока. Научно-фантастический фильм 

Дени Вильнёва «Бегущий по лезвию 2049» (2017), являясь сиквелом 

классической работы Ридли Скотта, представляет собой уникальный объект для 

такого исследования. Его сюжет, сосредоточенный на поиске идентичности 

биоинженерным существом в антиутопическом мире, органично ложится на 

ключевые конфуцианские категории, такие как сыновняя почтительность «сяо», 

ритуал и правильные отношения «ли», человечность «жэнь» [6]. Анализ этого 

фильма позволяет выявить не просто поверхностное заимствование восточной 

эстетики, а глубокую интеграцию конфуцианской этики в структуру западного 

киноповествования, демонстрируя, как архетипичные для киберпанка вопросы о 

природе человека находят разрешение в логике долга, памяти и восстановления 

социально-родственной гармонии. 

Фильм «Облачный атлас» режиссеров Ланы и Лилли Вачовски и Тома 

Тыквера представляет собой один из наиболее масштабных и философски 

насыщенных примеров влияния буддийского мировоззрения на западный 

кинематограф, поскольку его структура, сюжетная организация, образы 

персонажей и ключевые идеи напрямую соотносятся с фундаментальными 

концепциями буддизма, такими как сансара, карма, перерождение, 



иллюзорность «я», взаимозависимое возникновение и возможность духовного 

освобождения, и уже во введении важно подчеркнуть, что фильм сознательно 

отказывается от линейного повествования в пользу многослойной, циклической 

модели времени, которая соответствует буддийскому пониманию 

существования как бесконечной цепи рождений, смертей и трансформаций. 

Сюжет «Облачного атласа» разворачивается одновременно в шести временных 

плоскостях, от XIX века до далекого постапокалиптического будущего, и каждая 

из этих историй отражает разные формы страдания, угнетения, жажды власти и 

привязанности, которые в буддизме считаются основными источниками дуккхи, 

то есть фундаментального человеческого страдания. Персонажи, сыгранные 

одними и теми же актерами в разных эпохах, визуально подчеркивают идею 

перерождения и кармической преемственности, где действия, совершенные в 

одной жизни, находят отклик в другой [8]. 

Таким образом, синтез буддизма и конфуцианства в мировой массовой 

культуре происходит не на уровне прямого заимствования, а через сложный 

процесс переосмысления, в ходе которого восточные идеи адаптируются к 

новым социальным, технологическим и культурным условиям, сохраняя при 

этом своё философское ядро [9].  

 

Список литературы: 

1. Бондаренко Г.В. Особенности подхода восточных учений к развитию 

человека и раскрытию его природы: философские и психологические 

аспекты / Г.В. Бондаренко // Гуманитарные, социально-экономические и 

общественные науки. – 2015. – №10-1. – URL: 

https://cyberleninka.ru/article/n/osobennosti-podhoda-vostochnyh-ucheniy-k-

razvitiyu-cheloveka-i-raskrytiyu-ego-prirody-filosofskie-i-psihologicheskie-

aspekty (дата обращения: 09.11.2025). 

2. Фурс Владимир Арджун Аппадураи. «Современность» на просторе: 

культурные измерения глобализации / Владимир Фурс // Социологическое 

обозрение. – 2003. – №4. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/ardzhun-



appadurai-sovremennost-na-prostore-kulturnye-izmereniya-globalizatsii (дата 

обращения: 09.11.2025). 

3. Сабиров Р.Т. Буддисты-миряне: проблемы классификации и подходы к 

изучению / Р.Т. Сабиров // Вестник КИГИ РАН. – 2018. – №4 (38). – URL: 

https://cyberleninka.ru/article/n/buddisty-miryane-problemy-klassifikatsii-i-

podhody-k-izucheniyu (дата обращения: 09.11.2025). 

4. Мигунов Н.И. Конфуцианский путь Ту Вэймина / Н.И. Мигунов // Век 

глобализации. – 2014. – №1. – URL: 

https://cyberleninka.ru/article/n/konfutsianskiy-put-tu-veymina (дата 

обращения: 11.11.2025). 

5. Шатурная Ю.И. Влияние культуры Древнего Китая на современный 

кинематограф / Ю.И. Шатурная // Вестник ВГИК. – 2009. – №1. – URL: 

https://cyberleninka.ru/article/n/vliyanie-kultury-drevnego-kitaya-na-

sovremennyy-kinematograf (дата обращения: 10.01.2026). 

6. Михельсон О.К. Буддизм в западном кинематографе. Формирование образа 

и интерпретации/ О.К. Михельсон, Н.С. Поляков // Вестник СПбГУ. 

Философия и конфликтология. – 2013. – №4. – URL: 

https://cyberleninka.ru/article/n/buddizm-v-zapadnom-kinematografe-

formirovanie-obraza-i-interpretatsii (дата обращения: 02.01.2026). 

7. Филиппов А.Ф. В ожидании чуда: социология репликантов как 

политическая теология («Бегущий по лезвию 2049»)/ А.Ф. Филиппов // 

Государство, религия, церковь в России и за рубежом. – 2019. – №3. – URL: 

https://cyberleninka.ru/article/n/v-ozhidanii-chuda-sotsiologiya-replikantov-kak-

politicheskaya-teologiya-beguschiy-po-lezviyu-2049 (дата обращения: 

21.11.2025). 

8. Облачный атлас [сайт]. – URL: 

https://en.wikipedia.org/wiki/Cloud_Atlas_(novel) (дата обращения: 

18.12.2025). 

https://en.wikipedia.org/wiki/Cloud_Atlas_(novel)

